
104                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

PENEMUAN SRIWIJAYA LAINNYA DI SEPANJANG SUNGAI MUSI 

Angga Pratama¹, Patnurroh Solekah² 

 Program Studi Pendidikan Sejarah, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, 

Universitas Sriwijaya 

Email : anggaastyy@gmail.com, kahlikah46@gmail.com 
 

Abstrak 
 
Kedatuan Sriwijaya merupakan kerajaan maritim terbesar di Asia Tenggara pada abad ke-7 hingga 
ke- 
13 Masehi. Sungai Musi menjadi jalur vital dalam menopang kejayaannya, baik sebagai sarana 
transportasi maupun pusat perdagangan internasional. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengidentifikasi jenis peninggalan arkeologis di Sungai Musi, menjelaskan makna historisnya, serta 
menelaah nilai pentingnya bagi generasi modern. Hasil kajian menunjukkan ditemukannya artefak 
berupa keramik, manik-manik, koin, hingga cermin perunggu yang menegaskan peran Sriwijaya 
sebagai pusat perdagangan, kebudayaan, agama Buddha, dan diplomasi internasional. Temuan 
tersebut memperlihatkan pentingnya pelestarian warisan budaya demi memperkuat identitas 
kebangsaan dan menumbuhkan kesadaran sejarah di era modern. 
Kata Kunci: Sriwijaya, Sungai Musi, Arkeologi, Maritim, Warisan Budaya 
 
 

Abstract 

The Srivijaya Empire was the largest maritime empire in Southeast Asia from the 7th to 13th centuries 
CE. The Musi River served as a vital route to support its success, both as a means of transportation and 
a center of international trade. This research aims to identify the types of archaeological remains found 
in the Musi River, explain their historical significance, and examine their significance for the modern 
generation. The study revealed the discovery of artifacts including ceramics, beads, coins, and bronze 
mirrors, confirming Srivijaya's role as a center of trade, culture, Buddhism, and international diplomacy. 
These findings demonstrate the importance of preserving cultural heritage to strengthen national 
identity and foster historical awareness in the modern era. 

Keywords: Sriwijaya, Musi River, Archaeology, Maritime, Cultural Heritage 
 

 
                                  ©Pendidikan Sejarah FKIP UM Palembang 

        DOI:https://doi.org/10.32502/jdh.v5i2.10499 
 
 

mailto:Email%20:%20anggaastyy@gmail.com,
mailto:kahlikah46@gmail.com


Danadyaksa Historica 5 (2) (2025): 104-118           105 
 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

PENDAHULUAN 

Pada umumnya suatu banguunan 
merupakan cerminan dari suatu 
kebudayaan, baik itu mencerminkan 
suatu daerah, golongan atau agama. 
Masjid merupakan bangunan tempat 
peribadatan ummat muslim, dan 
seperti halnya agama Islam yang 
permulaannya datang dari Timur 
Tengah, masjid juga umumnya 
bercorak arsitektur Timur Tangah. 

Adapun masjid-masjid tua yang 
ada di Indonesia umumnya tidak 
bercorak arsitektur Timur Tengah, 
akan tetapi lebih cendrung mirip 
dengan bangunan tempat peribatdatan 
ummat Hindu, bahkan ada juga 
beberapa masjid yang memiliki corak 
arsitektur asing, seperti arsitektur Cina, 
Eropa dan India. Masjid Agung 
Palembang merupakan salah satu 
masjid yang memiliki corak arsitektur 
asing tersebut. Meskipun terdapat juga 
pengaruh dari arsitektur Timur 
Tengah, namun arsitektur Cina dan 
Eropa pada masjid Agung Palembang 
ini lebih mendominasi, hal ini dapat 
dilihat dari bentuk-bentuk bagian dari 
bangunan msjid ini yang serat akan 
arsitektur Cina dan Eropa, seperti pada 
bagian atap, pntu-pintu, jendela, tiang-
tiang serta serta pada ornamen lain 
seperti pada pemakaian kaca patri serta 
penggunaan warnanya yang mirip 
dengan warna-warna yang digunakan 
pada arsitektur bangunan Cina. 

Kebudayaan yang berkembang di 
Indonesia merupaka akulturasi dari 
berbagai macam budaya yang sangat 
kompleks (Doliman1955, hal.8-21), hal 
ini desebabkan karena Indonesia 
merupak jalur lalu lintas perdangangan 
dan tempat persinggahan para 
penjajah. Namun meskipun demikian 
seleksi alam (natural selection) teori 
Darwin tetap berlaku (Abdul Karim 

2007, hal. 152). Meskipun Indonesia 
merupakan tempat persinggahan 
berbagai macam kebudayaan yang 
dibawa oleh para pedagang dan para 
penjajah, namun hanya kebudayaan-
kebudayaan yang dapat beradaptasi 
dengan masyarakat indonesia yang 
dapat tetap bertahan dan pada 
akhirnya berakulturasi dengan 
kebudayaan setempat. 

Letak geografis Indonesia 
merupakan penyebab utama 
ketercampuran budaya bangsa 
Indonesia. Kepulauan Nusantara 
memberikan peluang yang sangat besar 
bagi masuknya beraneka ragam 
budaya, mengingat kepulauan tersebut 
terpisah-pisah oleh selat-selat yang 
mudah dilalui lintas perdagangan 
(Abdul Karim 2007, hal. 164). Selain itu 
dikatakan juga bahwa sejak zaman pra 
sejarah, penduduk kepulauan 
indonesia dikenal sebagai pelayar-
pelayar yang sanggup mengarungi 
lautan lepas. Sejak awal abad masehi 
sudah ada rute-rute pelayaran dan 
perdagangan antar kepulauan 
nusantara dengan berbagai kepulauan 
di Asia Tenggara. Sejak abad pertama 
ini juga nusantara yang menghasilkan 
komuditi rempat-rempah dan banyak 
disukai di Eropa (Romawi) (Syamsul 
Munir Amin 2009, hal. 301. 

 Kota palembang merupakan 
salah satu Bandar yang keadaannya 
sangat strategis, karena terletak di 
antara sungai Musi yang lebar dan 
dalam, sehingga dapat dilayari oleh 
kapal-kapal sampai jauh ke hulu 
sungai-sungai. Terlebih ketika  
Palembang menjadi pusat sebuah 
kerajaan Budha terbesar pada masa itu, 
yaitu kerajaan Sriwijaya yang berkuasa 
dari tahun 683 M sampai kira-kira 
tahun 1371 M (H. M. Ali Amin dalam K. 
H. O. Gajahnata dan Sri Edi Sasono 
1986, hal.67-68). Karena kota 
Palembang ini merupakan kota 



106                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

pelabuhan bagi para pedagang, maka 
tidak mengherankan jika di kota ini 
terdapat banyak corak kebudayaan 
yang berkembang yang di bawa oleh 
para pedagang yang berasal dari 
berbagai belahan dunia yang datang ke 
kota ini, antara lain para pedagang yang 
berasal dari Cina, Eropa, Arab dan India, 
bahkan tidak sedikit dari para 
pedangan itu menikah dan menetap di 
kota ini. Dan pada akhirnya terjadilah 
akulturasi  antar kebudayaan  yang 
datang yang di bawa oleh para 
pedagang  yang datang dengan 
kebudayaan yang sudah ada di kota 
Palembang itu sendiri. 

Proses akulturasi antara berbagai 
macam kebudayaan ini dapat 
berdampak sebagai berikut : 1) Di 
dominasi oleh salah-satu kebudayaan; 
2) Percampuran antara kedua budaya, 
seperti pada bentuk bangunan dan 
musik; 3) Membentuk corak 
kebudayaan tersendiri, seperi sistem 
pemerintahan (Pancasila) dan 
sebagainya. Lebih lanjut dijelaskan oleh 
Abdul Karim bahwa keinginan manusia 
mengetahui alam sekitar, mendorong 
manusia untuk berkelana, maka 
terjadilah kontak budaya dengan suku-
suku atau bangsa lain. Dengan 
demikian, percampuran kebudayaan 
terjadi secara alami, dalam proses ini 
adakalanya budaya yang lebih tinggi 
mengalahkan yang lebih rendah, tetapi 
adakalanya juga terjadi akulturasi yang 
sama kuatnya, sehingga membentuk 
budaya baru yang masing-masing 
budaya ikut mewarnai budaya yang 
baru itu secara berimbang (Abdul 
Karim 2007, hal. 152-153).  

Jika dilihat penjelasan Abdul 
Karim ini, maka akulturasi itu bisa 
terjadi dalam segala perwujudan 
budaya, baik itu dalam bentuk ideas, 
(wujud kebudayaan sebagai suatu 
kompleks dari ide-ide, gagasan, nilai-
nilai, norma-norma, peraturan dan 
sebagainya), activities, (wujud 

kebudayaan sebagai suatu kompleks 
aktivitas serta tindakan berpola dari 
manusia dalam masyarakat), dan 
artifacts, (wujud kebudayaan sebagai 
benda-benda hasil karya dari manusia) 
(Koentjaraningrat 2002, hlm. 186-187). 
Akulturasi budaya dalam wujud 
artifacts akan menghasilkan corak-
corak baru dalam arsitektur bangunan. 
Masjid merupakan salah satu artifacts 
yang banyak dipengaruhi oleh berbagai 
budaya, Arsitektur bangunan masjid di 
berbagai daerah berbeda-beda, serta 
memiliki ciri khas masing-masing, hal 
ini disebabkan adanya akultursi antara 
kebudayaan Islam dengan budaya 
setempat. Misalnya, bentuk bangunan 
masjid di Arab, berawal dari bentuk 
kubah yang berbentuk empat persegi 
panjang berpagar tembok tinggi, 
memiliki halaman, memiliki ruang, 
mempunyai tiang-tiang yang terbuat 
dari batang korma, sedangkan atapnya 
terbuat dari pelepah daun korma yang 
dicampur serta diplester dengan tanah 
liat. Mimbarnya dibuat dari potongan 
batang korma yang ditumpuk tindih-
menindih, mempunyai kubah untuk 
tempat azan (Zein M. Wiryoprawiro 
1986, hal. 15).  

Setelah terjadi pergantian masa, 
maka perkembangan bentuk masjid 
mengalami kemajuan pula, seperti 
bentuk masjid Jami di Cordova, karena 
waktu itu dalam pembangunan masjid 
telah terjadi akulturasi budaya, yakni 
antara kebudayaan Romawi dengan 
kebudayaan Islam. Dengan terjadinya 
akulturasi budaya tersebut tentu akan 
menyebabkan timbulnya kemajuan 
dibidang arsitekturnya. Arsitektur 
masjid di India dan Pakistan lebih maju 
lagi yakni memiliki menara lima tingkat, 
berbentuk silinder dan berbalur-balur 
dari bawah sampai ke atas. Menara 
tersebut dibuat dari batu pualam yang 
dihiasi dengan ukiran tulisan Arab yang 
dikenal dengan menara Kutub Dinar (C. 
Israr 1995, hal. 39).  



Danadyaksa Historica 5 (2) (2025): 104-118           107 
 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

Akulturasi budaya yang terjadi 
antara kebudayaan Islam dengan 
kebudayaan tempat Islam itu 
berkembang, menyebabkan 
beranekaragamnya corak arsitektur 
masjid di berbagai belahan dunia. 
Bahkan tidak sedikit masjid yang corak 
arsitekturnya merupakan gabungan 
dari berbagai budaya. Di Indonesia 
misalnya, meskipun corak bangunan 
fisik masjid yang ada di Indonesia saat 
ini mayoritas menyerupai corak 
bangunan fisik masjid yang ada di 
Timur Tengah. Namun, hingga saat ini 
masih bisa ditemui di berbagai daerah 
di Nusantara, masjid-masjid lama yang 
corak arsitekturnya dipengaruhi oleh 
arsitektur budaya asing seperti, budaya 
Cina, Eropa dan lain-lain. Salah satu 
masjid yang arsitekturnya dipengaruhi 
oleh berbagai budaya antara lain 
budaya Cina dan budaya Eropa adalah 
masjid Agung Palembang, yang terletak 
di Sumatera Selatan.  

Sumatera Selatan, tepatnya di 
kota Palembang merupakan salah satu 
pusat perkembangan agama Islam, hal 
ini dibuktikan dengan adanya 
Kesultanan Palembang Darussalam. 
Penyebaran agama Islam di suatu 
daerah tidak terlepas dari peranan 
masjid sebagai pusat kegiatan umat 
Islam. Begitu pula halnya di kota 
Palembang, menurut Cosim (1986, hal. 
208) masjid pertama yang dapat dicatat 
dalam sejarah di Sumatera Selatan 
adalah masjid yang didirikan oleh Kyai 
Gede Ing Suro Tuo (1552-1573 M), yang 
terletak di daerah Kuto Gawang (H. M. 
Ali amin dalam K. H. O. Gajahnata dan 
Sri Edi Swasono 1986, hal. 74). 
Pendapat yang sama juga dikemukakan 
oleh Wellan (1939 dan dikutip juga oleh 
Hanafiah 1988, hal. 7) yang membaca 
denah kota Palembang Lamo dimana 
terdapat gambar yang dapat dianggap 
sebagai menara masjid. Akan tetapi, 
masjid ini dihancurkan oleh ekspedisi 

Mayor Joan Van der Lean pada tahun 
1659, yaitu pada peperangan pertama 
antara Belanda dan Palembang.  

Menurut H. Mal an Abdullah, dkk 
dalam laporan penelitian Menejemen 
Masjid di Sumatera Selatan, 
(1997/1998, hal. 19-20) pada 
perkembangan selanjutnya, yaitu saat 
Kesultanan Palembang Darussalam 
berada di bawah pemerintahan Sultan 
Abd Al- Rahman (1635-1706) yang 
bergelar Susuhunan 'Abd Al-Rahman 
Khalifah Al- Mu'minin Sayyid Al-Imam, 
beliau mendirikan sebuah masjid, 
sekitar tahun 1663 M. Masjid ini juga 
sudah tidak ada lagi, tetapi sekarang 
menjadi nama sebuah jalan di 
Palembang, yaitu jalan Masjid Lama. 
Masjid yang didirikan oleh Sultan Abd 
Al- Rahman ini merupakan masjid 
kedua di Palembang pada masa itu. 
Adapun masjid tua yang masih ada, dan 
masih berfungsi sampai saat ini adalah 
Masjid Agung Palembang.  

Masjid Agung Palembang ini, 
didirikan oleh Sultan Mahmud Joyo 
Wikarmo, atau lebih dikenal dengan 
Sultan Mahmud Badaruddin I (H. M. Ali 
Amin dalam K. H. O. Gajahnata dan Sri 
Edi Swasono 1986, hal. 115), 
Didirikannya pada masa Kesultanan 
Palembang Darussalam (1724-1758). 
Peletakan batu pertamanya terjadi 
pada tanggal 1 Akhir 1151 H (1738 M) 
sampai selesainya hampir sepuluh 
tahun kemudian dan diresmikan pada 
hari senin pagi tanggal 28 Jumadil Awal 
1161 H (26 Mei 1748 M) (Djohan 
Hanafiah 1988, hal. 13-14).  

Masjid Agung Palembang, yang 
terletak di kota Palembang Sumatera-
Selatan, merupakan salah satu masjid 
bersejarah yang corak arsitektur 
bangunannya merupakan perpaduan 
dari berbagai kebudayaan. Meskipun 
masjid ini bukanlah masjid pertama 
yang didirikan di kota Palembang, 
namun masjid ini merupakan 



108                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

kebanggaan masyarakat kota 
Palembang Sumatera Selatan. Masjid 
yang berdiri megah di pusat kota 
Palembang, tepatnya di dekat Jembatan 
Ampera ini, merupakan warisan 
bersejarah yang "melambangkan 
keagungan dan kepahlawanan" (Abdul 
Baqir Zein 1999, hal. 85).  

Salah satu keunikan dari Majid 
Agung Palembang ini, menurut Abdul 
Baqir Zein, adalah arsitekturnya yang 
merupakan perpaduan dari tiga 
kebudayaan, yaitu kebudayaan Cina, 
Arab dan Melayu. Menurutnya, seni 
bangunan masjid Agung yang berbentuk 
undak-undakan, mirip dengan 
kelenteng yang mewakili budaya Cina. 
Bentuk persegi enam dan persegi 
lainnya yang terlihat pada menara, 
tiang-tiang dalam, dan menara yang 
seakan-akan dilihat renda dengan 
warna putih hijau merupakan ciri 
Melayu Islam. Sedangkan, mihrab yang 
diapit dua karya seni sarat kaligrafi dan 
sebuah mimbar yang mirip mimbar 
Nabi di Madinah al-Munawwarah 
adalah warisan tradisi Arab Islam 
(Abdul Baqir Zein 1999, hal. 87-88).  

Kemudian menurut Al-Idrus, 
bentuk bangunan masjid Agung bagian 
luar, masih bercorak Hindu-Budha, 
disebabkan karena ketika itu para 
tukang yang mengerjakannya tidak 
memiliki contoh bagaimana bentuk 
sebuah masjid, karena yang banyak 
dijumpai ketika itu adalah Vihara, 
Kelenteng dan Pura. Maka tidak 
mengherankan jika Masjid Agung 
Palembang ini mirip Kelenteng, kalau 
saja tidak ada menaranya yang 
menjulang 45 meter (Abdul Baqir Zein 
1999, hal. 88). Sedangkan menurut JC. 
Burril, masuknya budaya Tiongkok ke 
dalam arsitektur masjid Agung, karena 
yang menjadi arsiteknya adalah 
seorang mentri dari Tiongkok yang 
mengabdi pada Sultan (JC. Burril 1960, 
hal. 9).  

Pendapat-pendapat yang 
dipaparkan oleh para ahli di atas 
kebanyakan hanya membahas tentang 
budaya apa saja yang mempengaruhi 
arsitektur Masjid Agung Palembang, 
ada yang mengatakan bahwa arsitektur 
masjid Agung Palembang ini 
dipengaruhi oleh budaya Cina, Eropa, 
Melayu bahkan kebudayaan Timur 
tengah. Namun pada umumnya mereka 
hanya melihat dari bentuk fisik yang 
ada pada Masjid Agung itu saja, tanpa 
memaparkan bagaimana proses 
akulturasi yang terjadi antara budaya-
budaya yang masuk ke kota Palembang 
dengan kebudayaan setempat sehingga 
menghasilkan arsitektur masjid Agung 
Palembang.  

Sebelum Islam masuk dan 
berkembang di kota Palembang, 
Palembang sudah merupakan salah 
satu kota pelabuhan dagang yang 
banyak disinggahi oleh kapal-kapal 
para saudagar yang datang dari 
berbagai Negara, termasuk para 
pedagang dari Cina dan Eropa, dan 
tidak sedikit dari para saudagar itu 
yang menikah dengan penduduk 
Palembang serta menetap di sana. 
Selain itu sebelum kedatangan Islam, 
Palembang merupakan daerah 
kekuasaan kerajaan Budha (Sriwijaya). 
Palembang juga merupakan pusat 
pendidikan agama Budha yang cukup 
besar (H. M. Ali Amin dalam K. H. O. 
Gajahnata dan Sri Edi Swasono 1986, 
hal. 68). Berdasarkan keterangan ini, 
wajar jika corak arsitektur bangunan, 
termasuk di antaranya Masjid Agung 
Palembang, banyak mengalami 
akulturasi dengan berbagai budaya 
yang telah lebih dulu masuk dan 
berkembang di kota ini.  

Pada perkembangan selanjutnya, 
Masjid Agung Palembang mengalami 
perubahan dalam bentuk arsitekturnya, 
yaitu ketika Belanda berkuasa sesudah 
runtuhnya Kesultanan Palembang 
Darussalam (1823) (Djohan Hanafiah 



Danadyaksa Historica 5 (2) (2025): 104-118           109 
 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

1988, hal. 22). Perubahan bentuk 
bangunan Masjid Agung Palembang 
misalnya tampak pada teras depannya 
menjadi bangunan gaya Eropa atau 
gaya Raffles. (JC. Burril 1960, hal. 11) 
Komisaris Belanda pada masa itu 
Sevenhoven berpendapat bahwa gaya 
dan jendela- jendela kaca yang 
mengelilingi bangunan masjid 
menunjukkan didirikan di bawah 
pimpinan seorang arsitek Eropa (J. L. 
Sevenhoven 1971, hal. 23). Seiring 
dengan perkembangan zaman, masjid 
Agung Palembang telah mengalami 
berbagai renovasi, namun meskipun 
demikian, corak arsitektur bangunan 
masjid Agung Palembang yang 
dipengaruhi oleh beberapa kebudayaan 
ini, masih dijaga dan dipertahankan, 
sehingga sampai saat ini masih bisa 
disaksikan keunikan dan 
kemegahannya itu. Berdasarkan uraian 
ini, penulis tertarik untuk meneliti lebih 
lanjut, mengenai akulturasi 
kebudayaan Palembang dengan 
kebudayaan Cina dan Eropa yang 
masuk dan berkembang di kota 
Palembang, yang tercermin dalam 
arsitektur masjid Agung Palembang. 
Penelitian ini berjudul : "Akulturasi 
Kebudayaan cina dan Eropa Dengan 
Kebudayaan Palembang Pada 
Arsitektur Masjid Agung Palembang"  

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini termasuk penelitian 
kualitatif, bentuknya yaitu 
penggabungan antara penelitian 
pustaka (library research) dan 
penelitian lapangan (field research), 
mula-mula penelitian akan mengkaji 
literatur-literatur yang relevan dengan 
penelitian ini (library research), 
selanjutnya barulah peneliti melakukan 
uji validitas data-data yang didapat dari 

penelitian pustaka dengan kenyataan 
yang ada di lapangan (field research).  

Dalam penelitian ini, data 
diperoleh dengan menggunakan 
metode historis, yang mencakup 4 
tahap:  
1. Heuristik (proses pencarian 

sumber)  
Pada tahap ini, penulis 
mengumpulkan sumber-sumber 
sejarah dalam usaha memperoleh 
data-data mengenai subjek yang 
terkait secara langsung 
(Kuntowijoyo 1994, hal. 50). 
Sebagai sumber Data primer dalam 
penelitian ini adalah buku-buku 
dokumen-dokumen yang berkaitan 
pembangunan dan renovasi Masjid 
Agung Palembang. Adapun data 
sekundernya bersumber dari buku-
buku, jurnal ilmiah, majalah, 
dokumen dan informasi-informasi 
lainnya yang relevan dan 
dibutuhkan sebagai data 
pendukung fokus penelitian ini.  

2. Kritik Sumber  
Pada tahap kedua, penulis 
melakukan kritik terhadap sumber 
yang dipergunakan dalam 
penelitian penulisan penelitian ini. 
Kritik sumber berguna untuk 
menentukan apakah sumber 
sejarah yang ada itu dapat 
dipergunakan atau tidak, atau juga 
untuk melihat kebenaran dari 
sumber tersebut. Setelah 
mengadakan kritik sumber, ada 
beberapa sumber yang tidak 
peneliti gunakan sebagai referensi, 
seperti buku yang ditulis oleh Yudhi 
Syarofie dengan judul Masjid Kuno 
di Sumatera Selatan, juga buku yang 
ditulis oleh Syamsul Hidaya yang 
berjudul Masjid Agung Palembang, 
karena buku-buku ini sebagian 
besar merujuk kepada buku Djohan 
Hanafiah yang berjudul Masjid 
Agung Palembang Sejarah dan Masa 



110                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

Depannya, maka peneliti lebih 
cendrung merujuk langsung pada 
sumber utama. 

3. Interpretasi  
Interpretasi atau penafsiran sejarah 
menurut Kartodirjo merupakan 
pengunaan konsep secara teori 
yang ada pada disiplin ilmu sejarah 
(Kartodirjo 1993, hal. 20). pada 
langkah ini, penulis berusaha 
menguraikan dan menghubungkan 
data yang diperoleh kemudian 
diberi penafsiran untuk 
merekonstruksi peristiwa sejarah 
sehingga dapat dimengerti.  

4. Historiografi  
Pada tahap akhir dalam melakukan 
penelitian sejarah ialah 
historiografi, yaitu merekonstruksi 
suatu gambaran masa lampau 
berdasarkan data-data yang telah 
diperoleh di lapangan (Kuntowijoyo 
1994, hal. 89)  

Untuk mengumpulkan data 
dalam penelitian ini, penulis akan 
melakukan telaah dokumen, yaitu 
membaca sumber-sumber yang terkait 
dengan penelitian kemudian 
dilanjutkan dengan mencatat bahan-
bahan perpustakaan yang bersangkutan 
tersebut untuk memperoleh informasi 
yang diperlukan. Sebagai tahap akhir 
akan diadakan penyeleksian terhadap 
data-data yang telah diperoleh di 
lapangan.  

Untuk mengkaji data-data yang 
telah diperoleh maka digunakan analisis 
kualitatif, yaitu dengan cara mereduksi 
data, penyajian data dan penarikan 
kesimpulan (B. Miles dan Hubermen 
1992, hal. 16). Dalam hal ini penulis 
akan mendeskripsikan dan 
menginterpretasikan data yang 
dianggap penting untuk dijadikan 
informasi yang akan dituangkan 
kedalam penulisan penelitian ini. 

Dalam pendekatan kajian ini dan 
mengungkap lebih jauh, maka penelitian 
ini akan menggunakan menggunakan 

pendekatan historis dan antropologis. 
Pengunaan pendekatan historis yaitu 
proses pengujian dan penganalisaan 
secara kritis terhadap rekaman 
peninggalan-peninggalan masa lampau 
(Louis Gottschalk 1985, hal. 48-49). 
Penggunaan pendekatan historis dalam 
tulisan ini dimaksudkan untuk 
mengetahui bagaimana sejarah berdiri 
dan berkembangnya Masjid Agung 
Palembang. 

Pendekatan antropologis, yaitu 
suatu pendekatan yang berfungsi untuk 
meneropong segi-segi budaya. Ada tiga 
fakta sejarah yang dapat diteliti dengan 
pendekatan antropologis, yaitu: artifact, 
socifact dan mentifact (benda sejarah, 
kejadian sejarah, dan pelaku sejarah) 
(Sartono Kartodirdjo 1993, hal. 154). 
Masjid Agung Sultan Mahmud 
Badaruddin II merupakan salah satu 
benda bersejarah (artifact) yang 
pengkajiannya memerlukan pendekatan 
antropologis.  

 
HASIL PENELITIAN 

Tidak dapat dipungkiri bahwa 
pada bangunan masjid Agung Palembang 
ini terdapat beberapa pengaruh dari 
kebudayaan asing yang masuk ke kota 
Palembang, di antaranya yaitu pengaruh 
dari kebudayaan Cina dan Eropa. Hal ini 
wajar terjadi, mengingat bahwa 
Palembang adalah kota pelabuhan 
dagang yang banyak disinggahi oleh 
kapal-kapal yang datang dari berbagai 
negara. Adanya pengaruh arsitektur Cina 
pada bangunan masjid Agung 
Palembang, tidak terlepas dari pengaruh 
kebudayaannya atas kebudayaan 
Palembang. Pengaruh kebudayaan ini 
telah ada sejak masa kerajaanSriwijaya. 
Orang-orang Cina banyak mencari hidup 
dengan cara berdagang di wilayah ini. 
Bukti arkeologis banyak yang 
menunjukkan peran orang Cina dalam 
perdagangan (Bangun P. Lubis, dkk 



Danadyaksa Historica 5 (2) (2025): 104-118           111 
 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

2003, hal. 23). Sedangkan menurut JC. 
Burril, masjid Agung Palembang 
memiliki corak arsitektur Cina karena 
yang menjadi arsiteknya adalah seorang 
mantan menteri kerajaan Tiongkok yang 
melarikan diri ke Palembang dan 
mengabdi kepada Sultan Mahmud 
Badaruddin Joyo Wikarmo 
(Pemerintahan Provinsi Sumatera 
Selatan 2011, hal. 23). Pada intinya, 
corak arsitektur bangunan Cina yang 
terdapat pada bangunan masjid Agung 
merupakan hasil dari akulturasi budaya 
Cina yang dibawa oleh orang-orang Cina 
ke kota Palembang, dengan kebudayaan 
yang sudah ada di kota Palembang itu 
sendiri.  

Selanjutnya, seperti yang telah 
disebutkan sebelumnya, bahwa pada 
masa pemerintahan Kolonial, masjid 
Agung Palembang ini mengalami 
perubahan pada gerbang serambi 
masuknya, yaitu berubah menjadi 
bergaya doric, dengan pilar-pilar yang 
mencerminkan ciri khas bangunan 
Eropa. Akan tetapi gerbang serambi ini 
kemudian dibongkar pada masa 
kepemimpinan Pangeran Penghulu Nata 
Agama Karta Manggala Mustafa Ibnu, 
dan kemudian ditambah serambi 
terbuka dengan tiang-tiang beton bulat 
(Achadiati Ikram 2004, hal. 34). 
Perubahan ini dilakukan 
denganpertimbangan guna memperluas 
bangunan masjid, karena jumlah 
penduduk Palembang pada saat itu 
semakin bertambah dan masjid terlalu 
kecil untuk menampung jumlah 
penduduk tersebut. Hadirnya 
pemerintahan Kolonial di wilayah 
Nusantara membawa banyak pengaruh 
terhadap kehidupan masyarakat di 
Nusantara, khususnya di kota 
Palembang, termasuk pengaruh dalam 
hal arsitektur bangunan. Salah satu 
bangunan di kota Palembang yang 
mendapat pengaruhnya adalah masjid 
Agung Palembang. Berikut ini terlebih 

dahulu penulis akan memaparkan 
bentuk bangunan fisik masjid Agung 
Palembang secara keseluruhan.  
 
Bangunan Fisik Masjid Agung 
Palembang  
Berikut ini akan dijelaskan bagian-
bagian fisik bangunan masjid Agung 
Palembang :  

1. Atap  

Menurut Johan Hanafiah (1988, 
hal. 15), ada dua jenis atap masjid yang 
berkembang di wilayah Indonesia dan 
Malaysia. Jenis yang pertama yaitu yang 
atapnya bersusun (berundak), masjid 
semacam ini biasa disebut dengan istilah 
masjid bermustaka Disebut demikian 
karena atapnya yang teratas terpisah 
dari atap di bawahnya yang ditopang 
oleh tiang-tiang di atas tanah. Bentuknya 
lalu seperti kepala dan tubuh yang 
terpisah oleh leher. Kata mustaka ialah 
sinonim dari kata kepala. Selanjutnya 
jenis atap masjid yang kedua ialah masjid 
berkubah (beratap kubah). Oleh karena 
bentuk kedua atap ini berbeda, maka 
tentunya berbeda pula daerah asal 
keduanya.  

Selanjutnya penjelasan dari 
Slamet Mulyana yang dikutip oleh 
Djohan Hanafiah (1988, hal 16), bahwa 
atap masjid yang berkubah itu banyak 
terdapat di India dan negara-negara 
sebelah Baratnya. Dengan demikian 
masjid berkubah ini masuk dari Asia 
Tengah ke Indonesia melalui Bangladesh 
dan Pasai. Sebaliknya masjid yang 
bermustaka pengaruhnya bukan dari 
Jawa, tapi Cina, karena pengaruh Cina 
sangat kuat di Jawa. Dari penjelasan yang 
dipaparkan oleh Slamet Mulyana ini 
dapat dipahami, bahwa atap undak pada 
masjid-masjid yang ada di Indonesia ini 
merupakan pengaruh dari kebudayaan 
Cina yang masuk ke Indonesia. Abdul 
Rochym dalam bukunya Masjid Dalam 



112                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

Karya Arsitektur Nasional Indonesia 
(1983, hal. 55), menjelaskan bahwa atap 
berundak, adalah atap yang bersusun ke 
atas, makin ke atas makin kecil dengan 
bagian atasnya yang berbentuk limas. 
Jumlah susunannya selalu ganjil atau 
gasal, biasanya tiga atau lima undak 
seperti yang terdapat pada masjid Agung 
Banten. Sekali-sekali terdapat pula atap 
yang bersusun dua, tetapi yang demikian 
ini dinamakan tumpang satu, jadi tetap 
ganjil atau gasal.  

Berikut ini adalah gambar masjid 
yang beratap kubah dan masjid yang 
beratap undak: 

 

 
Masjid yang beratap kubah adalah masjid Agung 

Syuhada' Yogyakarta, sedangkan mesjid yang 
beratap undak adalah masjid Agung Banten. 

([online]. http://www.google.co.id/imgres [2012 
February 27])  

 
Adapun atap masjid Agung Palembang ini 
tidak jauh berbeda dengan atap masjid 
tradisional lainnya, masjid Agung 
Palembang ini juga memiliki atap undak 
(tumpang) sebanyak tiga tingkat dan 
mustaka yang berbentuk limas di atasnya. 
Akan tetapi ada satu hal menarik yang 
membedakan atap masjid Agung 
Palembang ini dengan masjid tradisional 
lainnya di Indonesia, yaitu hiasan atap 
berupa simbar (tanduk kambing) yang 
berjumlah 13 buah dan mustakanya yang 
berjurai sehingga mirip atap bangunan 
Cina (Achadiati Ikram 2004, hal. 33).  

Hal senada juga dikatakan Djohan 
Hanafiah (1988, hal. 15), bahwa masjid 
Agung Palembang ini memiliki atap 
berundak dengan limas di puncaknya 
(mustaka). Mustaka atau kepala dari atap 
undak masjid Agung Palembang 
mempunyai jurai kelompok simbar 
(istilah populernya tanduk kambing), 
sebanyak 13 buah di setiap sisinya. Bentuk 

mustaka yang terjurai dan melengkung ke 
atas pada keempat ujungnya ini terasa 
sekali adanya "bau atau rasa" sentuhan 
dari arsitektur Cina.  

Lebih lengkap lagi di jelaskan 
dalam 261 Tahun Masjid Agung dan 
Perkembangan Islam di Sumatera Selatan 
(Panitia Renovasi Masjid Agung 
Palembang 2001, hal. 15), bahwa puncak 
mustaka atau kepala dari atap undak 
masjid Agung Palembang ini mempunyai 
jurai kelompok simbar (duri atau tanduk 
kambing) berjumlah seluruhnya 50 buah, 
jumlah ini kemungkinan melambangkan 
jumlah rakaat shalat yang diperintahkan 
oleh Allah SWT pada Nabi SAW pada 
waktu Isra Mi'raj. Jumlah simbar dalam 
tiap sisinya ini juga tidak sama, dua sisi 
berjumlah 12 buah dan dua sisi lainnya 
berjumlah 13 buah. Selanjutnya, 
dikatakan bahwa bentuk jurai yang elentik 
ke atas pada keempat ujungnya pada atap 
mustaka tampak seperti bangunan 
arsitektur Cina, hal ini disebabkan pekerja 
bangunan ini banyak orang Cina. 
Kemudian di antara atap mustaka dan atap 
bagian bawah terdapat "leher" yang diukir 
dengan gambar bunga teratai dan diberi 
warna-warni, bentuk bunga teratai ini 
juga dapat dilihat pada puncak atapnya 
(mustaka). Atap yang berundak ini juga 
terdapat pada tiga gerbang serambi dan 
mihrab dengan ukuran yang lebih kecil.  

 

 
Tampat atap undak Masjid Agung Palembang 

dan atap kedua gerbangnya. ([online] 
http://www.google.co.id/imgres [2012 

February 27]) 

 
Adapun bentuk atap yang terdapat pada 
menara lama masjid Agung Palembang 
hampir sama dengan bentuk atap 
masjidnya, yaitu memiliki jurai yang 
melengkung ke atas, serta mempunyai 



Danadyaksa Historica 5 (2) (2025): 104-118           113 
 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

tanduk kambing (simbar). Yang 
membedakannya adalah bahwa atap 
menara ini dak berundak, ukurannya 
pun lebih kecil dan di puncaknya tidak 
terdapat ukiran bunga, melainkan 
terdapat ukiran bulan sabit dan bintang 
di tengahnya seperti yang terdapat pada 
atap masjid pada umumnya.  
 

2. Tubuh dan Bagian-Bagian Ruang 
Utama  

Di bawah atap bermustaka 
seperti yang telah dijelaskan terdapat 
ruang yang berbentuk bujur sangkar 
yang merupakan ruang utama dari 
masjid Agung Palembang. Ruang utama 
ini berukuran 23 x 23. Ruang asli sejak 
tahun 1738 ini dikelilingi dinding pada 
keempat sisinya. Pada ketiga dinding 
tersebut yaitu sisi Utara, Timur dan 
Selatan masing-masing terdapat 
Sembilan pintu terbagi dalam tiga 
kelompok. Tiap kelompok terdiri dari 
tiga pintu. Pintu utama terletak di tengah. 
Sedangkan yang dua lagi terletak di kiri 
dan kanannya. Pintu utama bagian 
tengah berukuran 4 m. dan oleh pintu 
berukuran 3,5 m. Ketiga pintu utama 
diapit lagi oleh ketiga pintu di kiri 
kanannya dengan tinggi 3 m yang 
bentuknya lebih sederhana dari pintu 
tengah (P Lubis, dkk 2003, hal. 59-60).  

Dalam sumber lain dikatakan 
setiap bagian, yaitu Timur, Barat 
(mihrab), Selatan dan Utara mempunyai 
entrance yang mempunyai susunan 
sebagai berikut: satu buah sebagai pintu 
masuk utama dengan tiang yang 
menonjol gaya Eropa, didampingi kanan 
kirinya pintu masuk lain yang sedikit 
lebih rendah dan lebih sempit juga 
dengan tiang yang menonjol (pilaster). 
Ketiga pintu utama ini didampingi lagi di 
kiri kanannya 3 buah pintu masuk tanpa 
tiang menonjol. Jadi disetiap bagian ada 
9 pintu masuk. Kecuali bangian mihrab, 

di mana diganti dengan jendela di bagian 
kiri kanannya. Bagian utama tempat 
kedudukan mimbar (Djohan Hanafiah 
1988, hal. 18-19).  

Lebih lengkap lagi dijelaskan 
dalam buku 261 Tahun Masjid Agung dan 
Perkembangan Islam di Sumatera 
Selatan, dikatakan bahwa: Ruang utama 
masjid Agung dikelilingi dinding yang 
tebalnya 90 cm sebagai penyekat, 
terbuat dari batu bata dilapis semen. 
Pada dinding arah Barat menghadap 
kiblat terdapat enam buah jendela besar 
berukuran 3 x 1 m, dengan 4 daun 
jendela tebal, dua daun jendela kaca pada 
bagian atas dan dua pada bagian bawah 
terbuat dari kayu yang diukir. Jendela 
dihias trails kayu unglen yang dibubut 
sebagai pengaman. Di dinding arah Barat 
terdapat pintu utama dengan tinggi 4 m x 
1,48 m, pintu utama ini diapit oleh dua 
pintu yang lebih kecil dengan tinggi 3,77 
m x 0,9 m untuk masuk ke ruang mimbar. 
Pintu kecil sebelah kiri arah kiblat 
dipergunakan untuk tempat imam 
memimpin shalat berjamaah, sedangkan 
yang sebelah kanan untuk pintu masuk 
mihrab dan pintu utamanya untuk 
meletakkan mimbar. Demikian juga pada 
dinding bagian Utara, Selatan dan Timur 
masjid, jumlah jendela dan pintu dengan 
ukuran tinggi yang sama seperti dinding 
Barat. Hanya pintu utama dan pintu 
samping berfungsi sebagai pintu masuk 
masjid. Semua pintu dan jendela ini 
ditutup dengan daun pintu dan jendela 
tebal berukiran (Panitia Renovasi Masjid 
Agung Palembang 2001, hal. 16) Ketiga 
sumber di atas menggambarkan 
bagaimana keadaan pintu-pintu dan 
jendela-jendela yang terdapat pada 
ruang utama masjid Agung Palembang. 
Pada dinding sisi Utara, Timur dan 
Selatan masing-masing terdapat 
Sembilan pintu, terdiri dari sebuah pintu 
utama yang berukuran : tinggi 4 m x 1,48 
m, pintu utama ini diapit oleh dua pintu 
yang lebih kecil dengan tinggi 3,77 m x 



114                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

0,9 m. berikut ini gambar pintu utama 
dan dua pintu yang mengapit pintu 
utama.  

 

 
Tampak pintu utama di bagian Utara, Timur dan 

Selatan masjid Agung Palembang yang diapit 
oleh dua pintu yang sedikit lebih kecil. (sumber: 
doc pribadi Dewi Purnama Sari [2012 February 

24])  

 
Selanjutnya ketiga pintu utama di atas 
diapit lagi oleh tiga pintu di kiri 
kanannya dengan tinggi 3 m yang 
bentuknya lebih sederhana dari pintu 
tengah. Pada pintu-pintu ini 
menggunakan kaca patri, baik pada daun 
pintunya maupun pada pentilasi bagian 
atas pintu. Pintu-pintu pada masjid ini 
berbentuk huruf U terbalik dan memiliki 
tiang-tiang yang menonjol pada kedua 
sisi kiri dan kanannya. Pintu yang 
berbentuk U terbalik dan memiliki tiang-
tiang ini juga terdapat pada pintu ruang 
mihrab yang terdapat di sebelah kiri dan 
kanan mimbar. Adapun di dinding bagian 
Barat, yang merupakan bangian mihrab, 
terdapat jendela di bagian kiri kanannya. 
Jendela-jendela ini mempunyai empat 
daun jendela yang masing-masing 
terbuat dari kaca dan bagian dalamnya 
dilapisi dengan pintu kayu yang 
berukiran kaligrafi. Berikut ini gambar 
ruang mihrab dilihat dari luar masjid, 
tampak juga delapan buah jendela, tiga 
buah jendela di sebelah kanan, dan kiri 
ruang mihrab, dan dua buah jendela lagi 
di ruang mihrab. Selanjutnya, di bagian 
tengah antara jendela-jendela di dinding 
arah barat ini merupakan tempat 
kedudukan mimbar. Mimbar ini terbuat 
dari kayu, mempunyai lima anak tangga 
dan pada pinggiran tangganya terdapat 
pegangan tangga, pada bagian puncak 
anak tangga terdapat sebuah kursi 

tempat duduk khotib. Mimbar ini 
dipenuhi dengan ukiran-ukiran khas 
Palembang dengan motif bunga dan 
sulur-sulur, warna yang dominan adalah 
warna merah gelap (mera hati) dan 
warna kuning emas. Pemakaian warna-
warna ini merupakan pengaruh dari 
Cina. Warna dan ukiran serupa juga 
terdapat pada mihrab yang terletak 
disebelah kiri mimbar. Mihrab ini 
mempunyai empat tiang berwarna 
merah gelap (merah hati), dengan hiasan 
gelang-gelang berwarna emas di batas 
atas dan bawah, serta ukiran sulur-sulur 
dan daun-daunan berwarna keemasan. 
Di dinding belakang mihrab terdapat 
juga ukiran khas Palembang yang 
dipadukan dengan ukiran kaligrafi nama 
Muhammad kembar (bertangkup). 
Semua hiasan dan kaligrafi ini berwarna 
emas. Kemudian pada puncak mihrabnya 
juga terdapat bentuk simbar. Ukiran 
sulur-sulur, bunga dan daun-daunan 
berwarna keemasan ini juga dapat 
dilihat pada sekat pembatas antara 
tempat shalat jamaah laki-laki dengan 
tempat shalat jamaah 
perempan.Selanjutnya di dalam ruang 
utama, terdapat 16 tiang yang terdiri dari 
empat tiang sakaguru dan 12 tiang 
penopang atap. Tiang utama berbentuk 
segi delapan yang bagian bawahnya 
dilapisi porselen setinggi satu meter. Di 
atas porselen terdapat hiasan tumpal 
berwarna emas, tiang-tiang ini berwarna 
hijau tua. Tiang penopang bentuk dan 
hiasannya sama dengan tiang utama 
tetapi lebih kecil (Bangun P. Lubis, dkk 
2003, hal. 60). Hal senada juga dijelaskan  

Djohan Hanafiah dalam bukunya 
yang berjudul Masjid Agung Palembang 
Sejarah dan Masa Depannya (1988, hal. 
20), dikatakan bahwa pada bagian 
tengah ruangan utama terdapat 4 tiang 
penyanggah utama (sakaguru), sebagai 
penopang atap Mustaka. Tiang 
penyanggah utama ini terbuat dari kayu 
Besi, dengan bentuk persegi delapan. 
Sedangkan tiang penyanggah alang 



Danadyaksa Historica 5 (2) (2025): 104-118           115 
 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

(sakawara) juga bersegi delapan, hanya 
saja sedikit lebih kecil dan lebih pendek 
jumlah tiang sakawara 12 tiang. Lebih 
lengkap dijelaskan dalam 261 Tahun 
Masjid Agung dan PerkembanganIslam di 
Sumatera Selatan (Panitia Renovasi 
Masjid Agung Palembang 2001, hal. 16), 
bahwa pada saat pembangunannya 
tiang-tiang sakaguru ditanam sedalam 
10 meter. Letaknya di tengah ruang 
membentuk ruang bujur sangkar dengan 
jarak masing-masing tiang 7 meter. 
Fungsinya menyangga atap utama 
(mustaka). Besarnya bulatan tiang 60 
cm. Sedangkan tiang sakawara terletak 
4,10 meter dari tiang sakaguru dengan 
besar bulatannya 45 cm.Bentuk segi 
delapan pada tiang-tiang ini merupakan 
bagian dari budaya Melayu, yaitu sasuai 
dengan hukum adat yang disebut pucuk 
larangan yang delapan (Panitia Renovasi 
Masjid Agung Palembang 2001, hal. 16). 
Yaitu :  

1. Sambung salah, yaitu larangan 
masalah perzinahan dan dilarang 
berdua-duaan bagi kaum laki-laki 
dan perempuan yang bukan 
muhrim.  

2. Siak bakar, larangan membakar 
harta orang lain.  

3. Upeh racun, larangan meracun 
orang hingga menyebabkan 
kematian atau sakit.  

4. Tikam bunuh, larangan 
membunuh hewan peliharaan.  

5. Maling curia, larangan mencuri.  
6. Rebut rampaek, tidak boleh 

merampas atau mengambil barang 
orang lain secara paksa.  

7. Dago dagi, tidak boleh mengancam 
atau menantang orang berkelahi.  

8. Umbak umbai, tidak boleh merayu 
istri atau anak gadis orang dengan 
jalan menipunya untuk berbuat 
tidak baik.  

Pada dasarnya tiang-tiang yang 
ada pada ruang utama masjid Agung 
Palembang ini, baik itu tiang sakaguru 
ataupun tiang sakawara merupakan 
komponen penting pada tubuh masjid 
Agung Palembang, karena tiang-tiang 
ini bertugas untuk menyanggah atap 
dari masjid ini. Kokoh atau tidaknya 
masjid Agung ini, tergantung pada 
kekuatan tiang- tiang yang 
menyanggahnya ini. Hal ini 
menggambarkan makna yang tersirat 
pada delapan hukum adat melayu yang 
disebutkan di atas, seperti halnya 
kekokohan tiang-tiang masjid ini, 
begitu pula kekokohan hukum adat 
yang dimaksud. Semakin kuat tiang-
tiang penyanggah, semakin kokoh pula 
sebuah bangunan itu berdiri, begitu 
pula dengan hukum, semakin 
ditegakkan hukum adat yang dimaksud, 
semakin tentram pula kehidupan 
masyarakatnya.  
 

3. Teras 

Teras atau beranda pada masjid 
Agung Palembang ini terbagi menjadi 
dua bagian, yaitu teras yang berada di 
dalam dan teras yang berada di 
samping kiri dan kanan masjid. 
Keseluruhan teras ini sebenarnya juga 
berfungsi untuk menampung jamaah 
masjid pada saat-saat terjadi ledakan 
jamaah, seperti pada waktu shalat 
Jum'at dan shalat Id. Teras bagian 
dalam terletak di depan pintu masuk 
ruang utama, teras ini memisahkan 
antara ruang utama dengan ruang 
tambahan. Lantai teras bagian dalam ini 
ditutupi dengan porselen berwarna 
colat muda bermotif bercak-bercak. 
Pada bagian atas teras ini tidak ditutupi 
dengan atap. Berikut ini gambar teras 
yang dimaksud. 

 



116                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

 
Teras masjid Agung Palembang bagian dalam 
yang memisahkan ruang utama dengan ruang 

tambahan (sumber: doc pribadi Dewi Purnama 
Sari [2012 February 24]).  

 
4. Menara  

Menara merupakan salah satu 
komponen penting pada sebuah 
masjid. Pada zaman  

dahulu, ketika belum ada tekhnologi 
pengeras suara, seorang mu'azin 
(orang yang mengumandangkan azan) 
harus mengumandangkan azan pada 
tempat yang tinggisupaya dapat di 
dengar dari jarak yang jauh. dahulu 
menara merupakan sarana tempat 
seorang mu'azin mengumandangkan 
azan. Namun, semakin majunya 
tekhnologi dan ditemukannya alat 
pengeras suara, maka mu'azin tidak 
perlu naik ke puncak menara lagi untuk 
mengumandangkan azan, akan tetapi 
menara menjadi tempat untuk 
meletakkan alat pengeras suara, supaya 
suara azan dapat menyebar ke arah 
yang lebih jauh. Seperti halnya masjid-
masjid di berbagai negara di belahan 
dunia. Di Indonesia pun masjid 
umumnya dilengkapi dengan menara 
tempat meletakkan pengeras suara. 
Mengenai bentuk dan tingginya 
berbeda-beda.  
Pada awal pendiriannya masjid Agung 
Palembang ini tidak bermenara. 
Menara pertama (lama) masjid ini baru 
dibangun sekitar 10 tahun setelah 
pembangunan masjid. Sekarang masjid 
Agung Palembang ini mempunyai dua 
buah menara. Yaitu menara lama dan 
menara baru. Menara lama sudah tidak 
difungsikan lagi, karena telah banyak 
bagiannya yang rusak. Akan tetapi 

hingga sekarang menara lama ini masih 
bisa dilihat  menjadi suatu komponen 
sejarah yang tidak bisa dipisahkan 
dengan masjid Agung Palembang. 
Menara lama masjid Agung Palembang 
ini didirikan pada tahun 1753 M. 
Tepatnya pada masa pemerintahan 
Sultan Ahmad Najamudin (1757-1774 
M), yaitu anak dari Sultan Badaruddin 
Joyo Wikramo (Achadiati Ikram 2004, 
hal. 34). Menara masjid Agung 
Palembang ini berbentuk segi enam, 
dengan ketinggian 13 meter. Pada 
awalnya menara ini beratap sirap 
berbentuk kubah, kemudian diubah 
dengan atap genting berbentuk limas 
dengan hiasan jurai dan simbar di 
keenam sisinya. Perubahan ini terjadi 
pada tahun 1823, serangan Belanda 
pada pusat pemerintahan Kesultanan 
Palembang menghancurkan atap 
menara dan atap masjid Agung 
Palembang (Panitia Renovasi Masjid 
Agung Palembang 2001, hal. 14). 
Menara ini terdiri dari tiga tingkat dan 
berdiameter 3 meter. Pada tiap 
tingkatan menara ini dilengkapi dengan 
pintu (Achadiati Ikram 2004, hal. 34).  

 
Menara lama masjid Agung Palembang 

(sumber: doc pribadi Dewi Purnama Sari 
[2012 February 24])  

 
KESIMPULAN 

Letak geografis bangsa Indonesia 
yang berada di kepulauan Nusantara, 
yang merupakan jalur lalu lintas 
perdagangan, adalah salah satu 
penyebab masuk dan berkembangnya 
berbagai kebudayaan ke dalam bangsa 



Danadyaksa Historica 5 (2) (2025): 104-118           117 
 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

Indonesia ini. Kedatangan bangsa-
bangsa asing ke Indonesia, secara tidak 
langsung telah membawa berbagai 
kebudayaan dari bangsa asal mereka. 
Kebudayaan yang mereka bawa ini 
sebagian akan diterima dan membaur 
dengan kubudayaan yang ada di 
Indonesia itu sendiri, atau lebih dikenal 
dengan istilah akulturasi budaya. 
Palembang merupakan salah satu kota 
pelabuhan yang banyak disinggahi oleh 
kapal-kapal dagang dari berbagai 
negara, termasuklah di antaranya 
kapal-kapal yang datang dari Cina dan 
Eropa.  

Pada awalnya kedatangan bangsa 
Cina dan Eropa ke Palembang ini 
bertujuan untuk melakukan kegiatan 
perdagangan, namun pada 
perkembangan selanjutnya tidak 
sedikit dari mereka yang akhirnya 
menetap di kota ini, ada juga yang 
menikah dengan masyarakat setempat, 
bahkan bangsa Eropa pernah 
mengambil alih kekuasaan di kota 
Palembang ini. Interaksi yang terjadi 
antara kebudayaan yang dibawa oleh 
bangsa- bangsa asing dengan 
kebudayaan yang sudah ada di kota 
Palembang ini menimbulkan akulturasi 
yang menyebabkan timbulnya 
pengaruh dalam berbagai hal, termasuk 
dalam hal seni arsitektur bangunan. 
Bangunan yang mendapat pengaruh 
dari kebudayaan Cina dan Eropa salah 
satunya adalah bangunan masjid Agung 
Palembang.  

Arsitektur Cina mempunyai ciri 
khas yang mencolok pada bagian atap, 
juga pada penggunaan bahan-bahan 
kayu sebagai ornament hiasan. Bangsa 
Cina sejak dulu sudah terkenal dengan 
kepiawaiannya dalam kerajinan kayu. 
Selain itu ciri khas arsitektur Cina ini 
juga terlihat pada warna-warnanya 
yang dominan, yaitu warna merah, 
kuning dan hijau. Adapun arsitektur 
Eropa berciri khas pilar-pilar putih 

yang menopang bangunan, yang 
memberi kesan bangunan terlihat 
kokoh, juga pada pemakaian ornament 
kacanya.  

Pengaruh dari kebudayaan Cina 
pada masjid Agung Palembang ini, 
antara lain dapat dilihat pada bagian 
atap, langit-langit, dan pemakaian 
warna khas Cina (merah, kuning dan 
hijau) di beberapa ornamennya. 
Sedangkan pengaruh dari kebudayaan 
Eropa dapat dilihat pada pilar-pilar 
bergaya doric pada teras dan ruang 
serambi dan pada pemakaian ornament 
kaca patri pada beberapa bagian 
bangunan, seperti pada jendela, langit-
langit dan dinding ruang serambi.  

 
 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, Mal An, dkk 1997/1998. 
Manajemen Masjid Di Sumatera 
Selatan. Pusat Penelitian Institut 
Agama Islam Negeri Raden Fatah, 
Palembang.  

Amin, Syamsul Munir 2009. Sejarah 
Peradaban Isla. Amzah, Jakarta.  

Burril, J.C 1960. The Grand Mosque Of 
Palembang dalam Kumpulan Aris 
Masjid Agung Palembang Yayasan 
Majid Agung Palembang, 
Palembang. 

Doeliman 1955. Ethnografi Indonesia. 
Percetakan Stencil "A.S.", 
Yogyakarta. 

Gottschalk, Louis 1985. Mengerti 
Sejarah. UI-Press, Jakarta.  

Israr, C. 1995 Sejarah Kesenian Islam. 
Jilid 2. Bulan Bintang, Jakarta.   

Hanafiah, Djohan 1988. Masjid Agung 
Palembang dan Masa Depannya. 
Mas Agung, Jakarta. 

Karim, Abdul 2007 Islam Nusantara. 
Pustaka Book Publisher, 
Yogyakarta. 



118                                           Angga DKK, Penemuan Sriwijaya Lainya… 

Available online at: https://jurnal.um-palembang.ac.id/JDH/index 

Kartodirdjo, Sartono 1992. Pendekatan 
Ilmu Sosial Dalam Metodologi 
Sejarah. Gramedia Pustaka Utama, 
Jakarta. 

Koenjaraningrat 2002 Pengantar Ilmu 
Antropologi. Rineka Cipta, Jakarta.  

Kuntowijoyo 1994. Metodologi Sejarah. 
Jurusan Sejarah Fakultas Sastra, 
Universitas Gadjah Mada, 
Yogyakarta 

Lauer, Robert H. 1993 Perspektif tentang 
perubahan sosial. Rineka Cipta, 
Jakarta. 

Sumintardja, Djauhari 1966. 
Kompendium Sejarah Arsitektur. 
Yayasan Lembaga Penyelidikan 
Masalah Bangunan Jl. Tamansari 
no.84, Bandung.  

Swasono, K. H. O. Gajahnata dan Sri Edi 
1986. Masuk dan Berkembangnya 
Islam di Sumatera Selatan. UI- 
Press, Jakarta. 

Zein, Wiryoprawiro M. 1986. 
Perkembangan Arsitektur Masjid 
di Jawa Timur. Bina Ilmu, 
Surabaya. 

Zein, Abdul Baqir 1999. Masjid-masjid 
Bersejarah Di Indonesia. Gema 
Insani, Jakart. 

 

https://www.google.co.id/search?hl=id&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Kuntowijoyo%22&source=gbs_metadata_r&cad=1
https://inlislite.uin-suska.ac.id/opac/pencarian-sederhana?action=pencarianSederhana&ruas=Pengarang&bahan=Semua%20Jenis%20Bahan&katakunci=Lauer,%20Robert%20H.

	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	HASIL PENELITIAN
	KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA

